
Da fronteira do eurocentrismo à fronteira de uma nova complementaridade ao 

mundo moderno racista  

Prefácio 

 

Há muito tempo fomos acometidos por esse inferno interminável que é a 

modernidade branca europeia. Acometidos parece simplesmente uma ação da natureza 

dessa passagem do homem branco pela vida, mas não é. As patologias de branquitude, 

como queria o nosso Guerreiro Ramos (1957), dizem respeito a um modo pela qual a 

branquitude, desde a idade média, se confundiu com a modernidade, virando ela a 

própria modernidade assassina (ALCOFF, 2015).  

Muito a propósito disso, tanto weberianos quanto marxistas no Brasil, e mesmo 

autores dos estudos críticos, pós-modernos dentre os quais, vão dizer que classe é a 

categoria universal de reificação da identidade do capitalismo, denegando a figura da 

cara e corporeidade branca que torna a modernidade o que é a partir da invasão colonial. 

Robinson (2000) vai na direção oposta ao problematizar os tipos raciais e a 

universalização de um modo de vida branco da idade média que vai transformar a 

ossatura do capitalismo em racial desde o início, impondo raça como construto do 

branco que justifica em seu próprio corpo os modelos de dominação.  

A modernidade cria para as pessoas negras durante a escravização um novo 

nome, o negro, que vai lhe instar como estrutura coisificada no capitalismo racial que 

existe antes da existência do negro enquanto nome. Ou seja, milhões de africanos 

transpostos contra a própria sorte de suas múltiplas etnias e troncos linguísticos passam 

a ser desidentificados e transplantados por neles terem sido identificados elementos que 

eram insuficientes na expansão do capitalismo racial. Os africanos são recrutados num 

modelo de invasão e divisão que nos lembra a própria invasão na América Latina, mas 

que vai selecionando povos por suas capacidades intelectuais, e não por sua 

inferioridade. Ou seja, o racismo jamais se baseou apenas em qualidades biológicas, 

mas intelectuais, afetivas, ontológicas do próprio branco europeu mal resolvido e de sua 

mal resolvida modernidade em expansão.  

O eurocentrismo, assim, se torna o panfleto do homem branco ao se explicar, ao 

explicar seu suposto desenvolvimento insustentável, o seu embrutecimento, como 

lembrava o poeta Aimé Cesaire (1971), ao responsabilizar o humanismo pelo caos da 

modernidade. Ao lado do eurocentrismo seria, pois, necessária a existência de um 



discurso uniformizador do capitalismo racial para justificar sua estruturação e se 

desresponsabilizar por um passado de sangue. É nessa quadra que o eurocentrismo, 

como panfleto do retrato do homem branco se transforma num outro panfleto, que é o 

racialismo, isto é, a ideologização do racismo. O racialismo se converte na bíblia que 

passa a desviar os olhos do ocidental sobre o significado do racismo e de seu 

capitalismo racial. Com pesquisas anti-negro com tamanho de cérebro, uma imprensa 

monográfica de livros que vão buscar o fim da escravidão com a culpabilização do 

negro, entre outros aspectos, vão nos levar a imaginar que o africano foi mesmo 

recrutado pela brutalização do capitalismo por causa de suas capacidades inferiores. 

Assim, monolíngues brancos incapazes em diversas formas de manejar a terra, 

de exercer uma complementar visão intercultural do mundo seriam exemplo de 

inteligência ao passo que africanos teriam sido recrutados apenas por causa do modo 

brutal e manual de trabalho. Essa ideia tem reunido também as mais diversas matizes do 

pensamento branco que, com o emancipacionaismo, conseguem sentir até pena do 

negro. Estudiosos brasileiros conseguem, portanto, desconstruir, no máximo, o seu 

racialismo, porque confundem racismo e racialismo na sua exterioridade branca a falar 

de tudo e de todos sem se marcar a eles mesmos. De Silvio Romero a Arthur Ramos, de 

João Batista de Lacerda a Nina Rodrigues, repete-se o racialismo como a bandeira 

universal que tenta explicar porque o mundo branco, este a que somos submetidos e que 

se disfarça como modernidade, deu certo, quando as evidências dizem o contrário. Para 

isso, repetem fórmulas do racialismo clássico de Arthur de Gobineau. Estudiosos como 

Gilberto Freyre ou Sérgio Buarque apenas tentam desconstruir esse racialismo, 

passando longe do racismo. No mundo contemporâneo, ao se confundir racismo com 

ideologia, ou seja, o seu racialismo, não se compreende o papel da linguagem na 

construção de um mundo moderno racista cujo discurso eurocêntrico se torna o ponto 

zero do mundo (CASTRO-GÓMEZ, 2007) ao buscar explicar seu passado de sangue e 

expandir o seu humanismo desumanizante.  

Explicar as fronteiras do capitalismo racial nos obrigam a pensar o africano 

escravizado e seu olhar sobre esse eurocentrismo que, mais tarde, vai produzir sua outra 

face, o racialismo. Como o mundo moderno é uma abstração de extermínio e horror, o 

seu mito se explica pela ausência de olhar complementar sobre o mundo, em que uma 

prática monológica se firma antes de uma aterradora racialização que se discursiviza no 

racialismo, como panfleto ideológico. Os africanos, portanto, ao terem seus modelos 

pré-coloniais baseados na complementaridade, já tinham guerras e escravidão de guerra, 



mas jamais uma ambiência de colonialidade. Ao serem escravizados, são jogados numa 

fronteira da eurocentricidade, como um eterno limbo. Ao usar o seu pensamento anti-

humanista, Frantz Fanon (2008) apregoou esse fato na luta por um outro humanismo, 

em que pessoas negras, livres do peso da raça, vivam em paz. Aqui estou falando do 

limbo como uma eterna fronteira desse eurocentrismo, onde vivemos e morremos, mas 

não em paz. Como não se é possível romper com esse mundo, por ausência de  

privilégios que não vão nos ser dados com o fim do racialismo, mas com a 

desumanização do humanismo branco, devemos lutar por uma nova fronteira, que é 

aquela que exterioriza toda a experiência do capitalismo racial e que possa ser 

complementar sempre ao mundo moderno, lhe tornando um complementar 

suplementado e reduzido. Dussel (1993) chamou essa experiência de transmodernidade 

e nesta feita estamos chamando justamente de uma fronteira que cria uma nova 

complementaridade a esse mundo sempre que sempre descorporifica e transforma 

experiências negras em ascendentes e sem futuro.  

As experiências deste livro se contam por si por essa grandiosa tentativa de 

trazer o corpo negro de volta, como teorizou Menezes de Souza (2019), que é trazer de 

volta no corpo político negro sua marcação anterior à experiência do racialismo, que é 

quando africanos, sem disputar apenas o panfleto do racialismo e do eurocentrismo, 

relembrava as vozes do sagrado e do segredo como formas de estratégia africanas. É, 

portanto, uma experiência a ser lida a partir da diversidade epistêmica que neste 

trabalho se apresenta e que vai ser de enorme contribuição para o pensamento de uma 

nova fronteira que crie uma outra complementaridade à modernidade branca europeia, 

em que dor e horror não se tornem o estertor cotidiano do corpo preto e da pele retinta.  

 

Gabriel Nascimento 

 Universidade Federal do Sul da Bahia 

 

Referências  

ALCOFF, L.M. The future of whiteness. Cambridge: Polity Press, 2015. 

CASTRO-GÓMEZ, S. Descolonizar la universidad: la hybris del punto cero y el 

dialogo de saberes. In: CASTRO-GÓMEZ, S.; GROSFOGUEL, R. (Orgs.). El giro 

decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo 

global. Bogotá: Siglo del Hombre Editores, 2007. 



CESAIRE, A. Discurso sobre o colonialismo. Porto: Cadernos para o diálogo, 1971. 

DE SOUZA, L. M. T. M. (2019) Decolonial pedagogies, multilingualism and literacies. 

Multilingualism and Literacies. Multilingual Margins: A journal of multilingualism 

from the periphery, v. 6, p. 1-15, 2019. 

DUSSEL, E. D. Transmodernidade e interculturalidade: interpretação a partir da 

filosofia da libertação. Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, p. 51-73, 2016 .   

RAMOS, A. G., 1957. Introdução Crítica à Sociologia Brasileira. Rio de Janeiro: 

Editorial Andes Limitada. 

ROBINSON, C. Black Marxism: The making of the Black radical tradition. Chapel 

Hill: North Carolina Press, 2000.  

 


